

[image: ]
CONTRIBUIÇÃO DAS NORMAS SOCIAIS PARA A MANUTENÇÃO E A REPRODUÇÃO DA VIOLÊNCIA CONTRA MULHERES: ênfase nos papéis de submissão e no medo como mecanismos centrais de controle social e simbólico

Ádria Jordania Costa Ibiapina[footnoteRef:1] [1:  Mestranda do curso de Mestrado Acadêmico em Sociologia do Programa de Pós-Graduação em Sociologia - (PPGS), da Universidade Federal do Maranhão (UFMA). E-mail: <adriacostaibiapina@gmail.com>. ID Lattes: <0022408065625770>.] 

[bookmark: _GoBack]
Resumo 
A violência contra mulheres configura-se como uma grave violação dos direitos humanos, enraizada em uma cultura patriarcal que perpetua desigualdades de gênero e se agrava quando analisado sob a ótica interseccional. Este estudo objetiva analisar como as normas sociais contribuem para a manutenção e a reprodução da violência contra mulheres, com foco nos papéis de submissão feminina e no medo como mecanismos centrais de controle social e simbólico. O problema centra-se na naturalização desses papéis de gênero que, internalizados desde a infância, moldam comportamentos e justificam práticas violentas, muitas vezes invisibilizadas ou deslegitimadas pela sociedade e pelas instituições. A metodologia consiste numa abordagem qualitativa e teórica. Os resultados apontam que a submissão é culturalmente imposta às mulheres como uma norma social esperada, reforçada por práticas midiáticas, familiares e institucionais. Conclui-se que o enfrentamento à violência contra mulheres exige não apenas ações de proteção individual, mas uma transformação estrutural e cultural. 

Palavras-chave: Violência contra mulheres 1; Normas sociais 2; Submissão feminina 3; Medo e desigualdade de gênero 4; Patriarcado 5.

Abstract
Violence against women is a serious violation of human rights, rooted in a patriarchal culture that perpetuates gender inequalities and worsens when analyzed from an intersectional perspective. This study aims to analyze how social norms contribute to the maintenance and reproduction of violence against women, focusing on the roles of female submission and fear as central mechanisms of social and symbolic control. The problem centers on the naturalization of these gender roles that, internalized since childhood, shape behaviors and justify violent practices, often made invisible or delegitimized by society and institutions. The methodology consists of a qualitative and theoretical approach. The results indicate that submission is culturally imposed on women as an expected social norm, reinforced by media, family and institutional practices. It is concluded that confronting violence against women requires not only individual protection actions, but also a structural and cultural transformation. 

Keywords: Violence against women 1; Social norms 2; Female submission 3; Fear and gender inequality 4; Patriarchy 5.

1	INTRODUÇÃO

A violência contra mulheres no Brasil configura-se como uma grave violação dos direitos humanos, com índices alarmantes de feminicídio, agressões físicas, psicológicas e simbólicas. Esse fenômeno está enraizado em uma cultura patriarcal que perpetua desigualdades de gênero e se agrava quando analisado sob a ótica interseccional, considerando que mulheres negras, indígenas, periféricas, LGBTQIA+ e com deficiência são ainda mais vulnerabilizadas pelas sobreposições de opressões. 
As normas sociais são regras não escritas, naturalizadas pela cultura, que definem o que é considerado aceitável em termos de comportamentos, papéis e identidades. No campo do gênero, essas normas determinam, por exemplo, o que se espera de um “homem” ou de uma “mulher”, reforçando desigualdades e violências quando essas expectativas são desafiadas ou transgredidas. Para Butler (1990), o gênero não é uma essência ou algo fixo, mas sim uma performance repetida ao longo do tempo. Em sua obra Problemas de Gênero ela argumenta que os sujeitos são produzidos pelas normas, e não o contrário. Ou seja, a identidade de gênero é construída socialmente por meio da repetição de atos e discursos, aquilo que parece natural é, na verdade, uma construção cultural sustentada por práticas reiteradas. O gênero é sempre uma construção, e o feminino ou masculino é o efeito de normas sociais que moldam os corpos e os comportamentos desde antes do nascimento. Butler (1998) apud Silva Maynara (2021), diz que: “a  repetição  permite  a eficiência  dos  atos  performativos  que sustentam   e   reforçam   as   identidades hegemônicas,    mas,    também    são    as repetições deslocadas     do     contexto natural  dos  sexos  que  possibilitam  a emergência de práticas que interrompam a reprodução das normas de gênero e ao fazê-lo  explicitam  o  caráter  excludente da  categoria  “humano”  das  pessoas  que reconstroem  suas  posições  identitárias transitando   e,   portanto,   negando,   a precedência   explicativa   do   biológico” (p.113).
[bookmark: _Hlk202276963]A violência doméstica e feminicídio permanecem em níveis alarmantes, mesmo após a promulgação de marcos legais importantes, como a Lei Maria da Penha, nº 11.340/2006, de 7 de agosto de 2006, que criou mecanismos para coibir a violência doméstica e familiar contra a mulher; a Lei do Feminicídio, nº 13.104/2015, de 9 de março de 2015, que alterou o Código Penal para incluir o feminicídio como circunstância qualificadora do crime de homicídio e o inclui no rol dos crimes hediondos; e em 9 de outubro de 2024, foi sancionada a Lei nº 14.994/2024, que tornou o feminicídio um crime autônomo, agora tipificado no art. 121‑A do Código Penal. Antes, era apenas uma qualificadora do homicídio. Em 2024, o CNJ registrou: 827.990 movimentações relacionadas a medidas protetivas de urgência da Lei Maria da Penha, 578.849 decisões favoráveis à concessão de medidas protetivas, 51.285 decisões negativas, 959.228 novos casos de violência doméstica registrados, com 926.000 processos baixados e 1.000.000 de ações pendentes até o final do ano, e 10.991 casos de feminicídio julgados, representando um aumento de 225% em relação a 2020. 
Butler (1990), argumenta que o gênero não é uma identidade fixa, mas sim um ato repetido, performativo, construído a partir de normas sociais que se naturalizam ao longo do tempo. Ou seja, ser homem ou mulher é uma repetição de gestos, comportamentos e discursos impostos culturalmente. No contexto da violência doméstica, essa teoria é especialmente útil para entender como determinadas normas sociais reforçam a autoridade masculina e a subordinação feminina. A repetição cotidiana de comportamentos como a exigência de submissão da mulher, a valorização da masculinidade agressiva ou a culpabilização da vítima são expressões performativas que mantêm e reforçam a hierarquia de gênero. Segundo Butler (1990), o gênero é uma performance social e política, não uma essência biológica. Assim, quando a sociedade espera que “homens sejam dominantes” e “mulheres sejam obedientes”, ela está reproduzindo uma estrutura violenta de poder, que pode legitimar práticas abusivas no ambiente doméstico.
A violência de gênero não se manifesta apenas através do corpo, mas também pelo poder das normas que regulam os comportamentos, produzindo sujeitos subordinados que internalizam e reproduzem o medo e a submissão Judith Butler (1990). ”O medo, para as mulheres, é uma experiência central que atravessa o cotidiano e condiciona suas decisões e formas de resistência. Ele não é simplesmente um sentimento individual, mas uma categoria que evidencia a relação de poder e a estrutura patriarcal que controla e limita a vida feminina” (Gregori, 1998, p. 142).
Fatores como raça, classe, orientação sexual e território não apenas atravessam, mas estruturam de forma diferenciada as vivências das mulheres em relação à violência e à opressão. A mulher negra, situada na base da pirâmide social brasileira, é afetada de maneira singular pelas formas interligadas de racismo, sexismo e exploração econômica. Sua condição é marcada por uma tripla opressão: “vítima do racismo, do sexismo e da exploração de classe, ela é quem mais sofre com a violência naturalizada pelo mito da democracia racial” (Gonzalez, 1988, p. 58). Ao evidenciar essa intersecção, a autora antecipa debates que hoje são centrais no feminismo interseccional, ao mostrar que a opressão não se distribui igualmente entre todas as mulheres, mas é intensificada por marcadores sociais historicamente negligenciados pelas políticas públicas e pelos discursos feministas hegemônicos. Butler (1998) apud Silva Maynara (2021), diz que: “existe uma colcha de retalho que alinha, o corpo ao sexo, de modo que o gênero só pode ser entendido, só adquire vida, quando    referido    nessa    relação.    As performatividades   de   gênero   que   se articulam   fora   dessa   amarração   são postas   às   margens, analisadas   como identidades transtornadas, anormais, psicóticas, aberrações    da    natureza, coisas esquisitas” (p.113). 
Diante disso, este estudo objetiva analisar como as normas sociais contribuem para a manutenção e a reprodução da violência contra mulheres, com foco nos papéis de submissão feminina e no medo como mecanismos centrais de controle social e simbólico. O problema centra-se na naturalização desses papéis de gênero que, internalizados desde a infância, moldam comportamentos e justificam práticas violentas, muitas vezes invisibilizadas ou deslegitimadas pela sociedade e pelas instituições. A metodologia consiste numa abordagem qualitativa e teórica. Compreende-se que os papéis de gênero são construídos por meio da repetição de práticas normativas que produzem e reforçam identidades femininas marcadas pela passividade, pelo medo e pela dependência. Esses padrões não apenas moldam o comportamento das mulheres, como também legitimam práticas violentas ao apresentá-las como expressões "naturais" de masculinidade ou disciplina doméstica. O estudo contribui para desvelar a forma como tais normas operam silenciosamente nos discursos, nas políticas públicas e no cotidiano das relações sociais, perpetuando desigualdades e silenciamentos.

2	NORMAS SOCIAIS E SUA RELAÇÃO COM A CONSTRUÇÃO DOS PAPÉIS DE GÊNERO NAS SOCIEDADES PATRIARCAIS

Para Butler (1990), o gênero não é uma identidade essencial ou natural, mas sim o efeito de práticas reiteradas reguladas por normas sociais, propõe o conceito de performatividade para explicar que o gênero é produzido por atos repetidos no tempo, como gestos, modos de falar, vestir, mover-se, que criam a ilusão de uma identidade estável. Destaca-se que "performatividade" não significa que o gênero é uma "performance voluntária" ou "encenação teatral", mas sim que é produzido por normas que regulam os corpos e os sujeitos. O sujeito de gênero, portanto, não preexiste à repetição dessas normas, mas é constituído por elas. “A performatividade não é um ato único, mas uma prática reiterada e regulada, uma estilização do corpo através do tempo, que produz o efeito de um gênero essencial” (Butler, 1990, p. 191).
A submissão das mulheres não é um traço biológico, mas uma prática ensinada e reforçada por meio da educação familiar, da religião, da escola, da mídia e até mesmo do direito. Desde a infância, meninas são socializadas para serem obedientes, cuidadoras e silenciosas, enquanto os meninos são incentivados à autonomia e à liderança. Gilligan (1982) argumenta que a subjetividade feminina se forma de maneira relacional, aprendendo a valorizar o cuidado e a empatia, o que muitas vezes é interpretado como fraqueza ou submissão. Segato (2003) contribui ao afirmar que a cultura da violência se apoia em uma pedagogia da submissão e do medo, que ensina as mulheres a tolerar o abuso como parte do papel feminino esperado.
O medo, longe de ser uma resposta emocional isolada, é um produto social que atravessa a experiência cotidiana das mulheres. Segato (2003) entende o medo como linguagem da dominação: não apenas silencia, mas molda comportamentos. O medo de sair à noite, de se vestir de determinada forma ou de denunciar abusos, mostra que a violência está presente mesmo na sua ausência física. Butler (2003) reforça que a violência de gênero funciona como punição para aquelas que desafiam as normas. O medo, nesse sentido, torna-se um mecanismo eficaz de controle social, pois antecipa a violência e condiciona a ação feminina. O silêncio e a autocensura são expressões diretas desse processo. Essa pedagogia do medo legitima a submissão e inibe a autonomia das mulheres, funcionando como um sistema de vigilância permanente que se atualiza em contextos familiares, institucionais e comunitários.
Segundo Crenshaw (1991), o sistema legal muitas vezes falha em reconhecer as múltiplas dimensões da violência, especialmente quando interseccionadas por raça, classe e orientação sexual. A formalidade da lei pode ignorar os contextos culturais que naturalizam a violência doméstica ou a culpabilização da vítima. Collins (2019) afirma que o pensamento feminista negro é uma das bases para essa transformação, pois oferece epistemologias baseadas na resistência, no cuidado e na comunidade. Santos (2006) propõe a ideia de emergências sociais como forma de visibilizar alternativas que já existem nos territórios e movimentos sociais. Tais práticas como redes de cuidado entre mulheres, coletivos feministas e espaços de escuta popular, devem ser valorizadas como instrumentos de transformação social.

3 RESULTADOS E DISCUSSÃO

Observou-se que a aplicação da Lei Maria da Penha enfrenta diversos entraves, como a falta de estrutura dos serviços de acolhimento, a revitimização de mulheres nos atendimentos policiais e judiciais, e a ausência de campanhas de conscientização permanentes. A Lei do Feminicídio, embora represente um avanço ao reconhecer o assassinato de mulheres por razões de gênero, ainda é pouco compreendida por grande parte dos operadores do direito, o que compromete sua efetividade. 
Pesquisas realizadas pelo DataSenado revelam que mais de 30% das mulheres brasileiras afirmam já ter sofrido violência doméstica ou familiar, e que muitas não denunciam por medo de represálias, vergonha ou desconfiança nas instituições. Esse medo, é um dos principais mecanismos de controle nas relações abusivas. Está intrinsecamente relacionado à estrutura patriarcal, que oprime e silencia as mulheres em diversas esferas da privada à pública. Outro ponto relevante diz respeito à forma como a submissão feminina é naturalizada em diferentes contextos sociais. Os estudos analisados indicam que, desde a infância, meninas são educadas para obedecer, cuidar e se sacrificar, enquanto meninos são incentivados à liderança e à autonomia. Essa desigualdade simbólica prepara o terreno para relações desiguais, onde o poder masculino é constantemente reafirmado. A tabela 1 evidencia o contexto atual da violência contra mulheres no Brasil.

Tabela 1 - Violência contra mulheres no Brasil – Contexto atual
	Indicador
	Quantidade / Percentual
	Ano / Fonte

	Casos de violência doméstica
	258.941 registros (aumento de 9,8% em relação a 2022)
	Anuário Brasileiro de Segurança Pública (IBSP) 2023

	Ameaças
	778.921 casos (+16,5%)
	IBSP 2023

	Tentativas de feminicídio
	2.797 (+7,1%)
	IBSP 2023

	Feminicídios consumados
	1.457 (média de 4,0 mortes por dia) (+0,8%)
	BSP 2023

	Percentual de vítimas negras
	63,6% dos casos de feminicídio
		



	Câmara dos Deputados (2024)




	Denúncias via Disque 180
	1,5 milhão de ligações (70% por violência física, psicológica ou sexual)
	Ministério da Mulher (2023)

	Medidas protetivas concedidas
	400 mil (2023); +152% em 4 anos (2020→2024 com 851.958 medidas)
	Ministério da Mulher; CNJ

	Desconhecimento da Lei Maria da Penha
	Apenas 20–24% das mulheres dizem conhecer bem a lei
	Agência Brasil (2024)

	Processos judiciais (Lei da Penha)
	640.867 processos em 2022 pelo CNJ
	Conselho Nacional de Justiça


Autoria própria (2025)
[bookmark: _Hlk202279654]
A violência não é apenas imposta por meio da força física, mas ensinada e reforçada desde a infância, por meio de discursos sociais que associam a feminilidade à passividade, à obediência e à tolerância. A tabela 2, apresenta dados assinalando que mulheres em situações de maior vulnerabilidade como negras, indígenas, transexuais, com deficiência ou em situação de pobreza abarbam níveis ainda mais elevados de violência e têm menos acesso a mecanismos de proteção. Isso robustece a importância de uma abordagem interseccional, que reconheça como diferentes formas de opressão se sobrepõem e potencializam o risco de violência.

Tabela 2 – Quadro comparativo – Violência contra mulheres em contextos de vulnerabilidade 
	Grupo de mulheres
	Indicadores de violência
	Fontes

	Mulheres negras
	- 61,1% dos feminicídios em 2022
- 85% convivem com o agressor
- 70% não denunciam por medo ou dependência
	Fórum Brasileiro de Segurança Pública (2023); DataSenado

	Mulheres indígenas
	- Alta subnotificação
- Violência majoritariamente doméstica
- Barreiras geográficas, linguísticas e culturais
	SESAI; Funai; Instituto Socioambiental

	Mulheres trans/travestis
	- 76% das vítimas trans assassinadas são negras
- Brasil concentra 38% dos assassinatos trans no mundo
- 90% recorrem à prostituição por exclusão social
	ANTRA (2024); Transgender Europe; A Pública

	Mulheres com deficiência
	- Sofrem violência 2 a 3 vezes mais do que mulheres sem deficiência
- Dependência de cuidadores amplia o risco
	IBGE; ONU Mulheres; APAE Brasil

	Mulheres em situação de pobreza
	- 32% das mulheres negras sem renda sofrem violência
- Apenas 27% solicitam medidas protetivas
- Acesso precário a serviços de proteção
	DataSenado; IPEA; Fórum Brasileiro de Segurança Pública


Fonte: Autoria própria (2025)

A sobreposição de marcadores sociais, como raça, identidade de gênero, deficiência e classe, aumenta significativamente o risco de violência e a exclusão do acesso à justiça. A abordagem interseccional é fundamental para o desenvolvimento de políticas públicas eficazes e inclusivas. Esses dados evidenciam que a violência é manifestada de formas diversas e cumulativas, reforçada por estereótipos e exclusões raciais, econômicas, culturais e identitárias. A combinação de fatores como racismo, sexismo, pobreza, transfobia, distância geográfica e barreiras institucionais expõe essas mulheres a riscos maiores e menor acesso a mecanismos de proteção. Portanto, uma abordagem interseccional, que reconhece que diferentes opressões se sobrepõem, é fundamental para entender essa realidade e formular respostas robustas e equitativas.
Os resultados apontam que a submissão é culturalmente imposta às mulheres como uma norma social esperada, sustentada e reproduzida por meio de discursos midiáticos, práticas familiares e estruturas institucionais. A mídia, por exemplo, frequentemente representa mulheres em papéis de dependência emocional, fragilidade e passividade, enquanto reforça estereótipos que culpabilizam a vítima e romantizam relações abusivas. Em âmbito doméstico, muitas meninas ainda são educadas para "servir", "obedecer" e "evitar conflitos", o que contribui para a normalização da desigualdade de poder nas relações afetivas e familiares.
O medo, por sua vez, atua como um mecanismo central de controle. Segundo o Anuário Brasileiro de Segurança Pública de 2023, mais de 70% das vítimas de violência doméstica não registram boletim de ocorrência, seja por medo de retaliação do agressor, descrença no sistema de justiça ou dependência econômica. Esse dado revela o impacto simbólico do medo: silencia, isola e impede a denúncia, garantindo a continuidade do domínio masculino. A abordagem interseccional revelou que essas formas de controle operam de maneira ainda mais intensa sobre mulheres negras, indígenas, trans, periféricas e com deficiência, que enfrentam barreiras adicionais ao acesso à justiça, proteção e serviços de apoio. Por exemplo, mulheres negras representaram 67% das vítimas de feminicídio no Brasil em 2022, segundo o mesmo anuário, evidenciando como o racismo e o sexismo se entrelaçam para produzir níveis mais agudos de vulnerabilidade.

4 CONCLUSÃO

Esta investigação revelou que as normas sociais, construídas historicamente sob a lógica patriarcal, contribuem para a manutenção da desigualdade de gênero e da violência contra as mulheres, e não apenas definem papéis sociais rígidos para homens e mulheres, mas também naturalizam a submissão feminina como traço esperado e desejável, sendo socialmente ensinada e reforçada em múltiplos contextos, especialmente nos ambientes familiar, educacional e cultural.
Verificou-se que o medo é um elemento estruturante da vivência de muitas mulheres, funcionando como mecanismo de controle, coerção e silenciamento em relações atravessadas pela violência. Ainda que existam marcos legais importantes, como a Lei Maria da Penha e a Lei do Feminicídio, os dados demonstram que a violência de gênero continua sendo uma realidade alarmante, sobretudo entre mulheres negras, periféricas e em situação de vulnerabilidade, o que reforça a importância de uma abordagem interseccional para compreender e enfrentar o problema.
Conclui-se que o enfrentamento à violência contra mulheres demanda muito mais do que respostas individuais de proteção. É necessária uma transformação estrutural e cultural, que passa pela desconstrução das normas sociais que naturalizam a desigualdade de gênero, pela promoção de políticas públicas efetivas com recorte interseccional e por estratégias educacionais que fomentem a equidade, o respeito às diversidades e a justiça social.

REFERÊNCIAS 

ANUÁRIO BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 17. ed. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2023. ISSN 1983‑7364.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução de Renato Aguiar. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2016. (Original publicado em 1990).

BUTLER,  Judith.  Gênero, Trajetórias e perspectivas.  In: Cadernos Pagu. 
Trajetórias do gênero, masculinidades. No.11. Campinas: Pagu, 1998. 

BRASIL. Lei 11.340/2006. Lei Maria da Penha. Brasília, 2006

BRASIL. Lei 13.104/2015. Lei do Feminicídio. Brasília, 2015.

BRASIL. Ministério das Mulheres. Relatório de atendimento 180 – Disque‑denúncia contra a violência à mulher, 2023. 

BRASIL. Agência Brasil. Somente 20 % das mulheres brasileiras conhecem bem a Lei Maria da Penha. São Paulo: Agência Brasil, 28 fev. 2024. 

CÂMARA DOS DEPUTADOS. Exposição “21 Dias de Ativismo” – Painel sobre violência doméstica. Brasília: Câmara dos Deputados, 2024. 

CONSELHO NACIONAL DE JUSTIÇA. Painel da Violência Doméstica – Dados 2024: processos judiciais relacionados à Lei Maria da Penha. Brasília: CNJ, 2025. 

CONSELHO NACIONAL DE JUSTIÇA. Painel de monitoramento da violência contra a mulher – Dados 2024: medidas protetivas de urgência. Brasília: CNJ, 2025. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: saberes, consciências e a política do empoderamento. São Paulo: Boitempo, 2019.

CRENSHAW, Kimberlé. Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against women of color. Stanford Law Review, 1991.

FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Anuário Brasileiro de Segurança Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2023.

GILLIGAN, Carol. In a Different Voice. Harvard University Press, 1982.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: uma seleção de textos de Lélia Gonzalez. Org. Flávia Rios e Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 57–69. (Texto original de 1988).

GREGORI, Maria Filomena. A violência doméstica e o silêncio das mulheres. In: História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1998. p. 130-160.

SEGATO, Rita Laura. Las estructuras elementares de la violencia. Buenos Aires: Prometeo, 2003.

SILVA, Maynara Costa de Oliveira. Gênero categoria útil para análise política de enfrentamento à violência contra mulher. Revista Espaço Acadêmico, nº 229, jul/ago de 2021, bimestral. Ano XXI. ISSN: 15196186. 






image1.png
imperialismo, colonialismo
JOINPP 1561/51295 racpismo ¢ guerras:
Jornada oo BN € perspeckitas
Internacional i . emancipaboria

o

pOIititas pablitas Aais?sinvlgo SOCIAL

-NA AMERICA LATINA

PROMOCAO APOID

&M Bummz ) @cweg

AL mpgsmees o W@ memERS o e oty





