[image: ]
TRAMA DA EXPLORAÇÃO E AS RAÍZES PROFUNDAS DO RACISMO: Mulheres Negras e os Impactos do Colonialismo Racializado.


Andreia Cristina Pereira dos Santos

Resumo
O presente artigo visa abordar o papel da mulher negra no período colonial, a exploração da força de trabalho durante a escravização dos povos negros, na qual o racismo e sexismo impulsionaram a invisibilidade da trajetória e narrativa das mulheres negras, assim como suscitaram e desempenharam importantes papéis durante o período escravocrata, e os impactos até os dias atuais, produzido e reforçado pelo sistema colonial. Ressaltar atuação da mulher negra na formação da sociedade brasileira no período colonial durante a escravidão, a perpetuação do racismo e a exploração da mulher negra que sofria constantes abusos sexuais. Para explorar este tema, foi feita pesquisa bibliográfica, baseada no contexto e fundamentos sócio-históricos, cuja questão racial se encontra de forma enraizada no corpo social brasileiro, isso influenciando de maneira importante a forma como a mulher negra é percebida, especialmente pelas expressões e imagens criadas por esse sistema único que foi a escravidão colonial.
Palavras-chave: Mulher negra 1. Colonialismo 2. Racismo 3. Escravidão 4. Opressão 5.

Abstract
This article aims to address the role of black women in the colonial period, the exploitation of the labor force during the enslavement of black people, in which racism and sexism drove the invisibility of the trajectory and narrative of black women, as well as raising and playing important roles during the slavery period, and the impacts to the present day, produced and reinforced by the colonial system. Highlight the role of black women in the formation of Brazilian society in the colonial period during slavery, the perpetuation of racism and the exploitation of black women who suffered constant sexual abuse. To explore this theme, bibliographical research was carried out, based on the socio-historical context and foundations, whose racial issue is deeply rooted in the Brazilian social body, this significantly influencing the way in which black women are perceived, especially through the expressions and images created by this unique system that was colonial slavery.
Keywords: Black woman 1. Colonialism 2. Racism 3. Slavery 4. Oppression 5.


1 
INTRODUÇÃO

Sob a perspectiva da “imediata exploração da nova terra se iniciou com o simultâneo aparecimento da raça negra, fertilizando o solo brasileiro com suas lágrimas, seu sangue, seu suor e seu martírio na escravidão” (NASCIMENTO, 1978, p. 48). Nesse contexto, a mulher negra, igualmente aos homens negros, sofreu todo o tipo de violência e exploração no trabalho, derramou lágrimas, suor, sangue e derramou mais ainda o leite dos seios quando não podia amamentar seus filhos, além de ser alvo de abuso sexual.
O presente artigo visa abordar o papel da mulher negra no período colonial, a exploração da força de trabalho durante a escravização dos povos negros, e o modo que o racismo e sexismo impulsionaram a invisibilidade da trajetória e narrativa. Discorrer sobre como as mulheres negras suscitaram e desempenharam sua função na força de trabalho durante o período escravocrata, como a condição e a imagem das mulheres negras hoje ainda são influenciadas pelo sistema colonial opressor. Esse sistema foi muito importante na história do Brasil, especialmente na época da escravidão, quando os povos negros sofreram uma exploração intensa. Assim, essa herança continua afetando a forma como essas mulheres são percebidas e tratadas nos dias de hoje. 
Além de compreender os impactos e influências que afetam a mulher negra devido à exploração de seus corpos, bem como o sistema colonial fundamentado no contexto sócio-histórico, abrangendo os aspectos socioeconômicos e culturais em uma realidade totalmente desumana.

2	COLONIALISMO: 	A PERPRTUAÇÃO DO RACISMO E EXPLORAÇÃO DA MULHER NEGRA NA ESTRUTURAÇÃO DO BRASIL

À luz do pensamento do escritor FRANTZ FANON, “a colonização alcança êxito quando toda essa natureza insubmissa é enfim domada” (1968, p. 212), e assim teve início a colonização do Brasil, no intuito de dominar e enriquecer com a exploração e tortura de uma população forçada a se abarrotar em um navio com destino à maior e mais importante colônia de Portugal, o Brasil. Nesse período, sucede à estruturação econômica, política, cultural e social, na qual a economia tem um crescimento de proporções exorbitantes com a chegada massiva da força de trabalho dos povos negros africanos, dando início à escravidão. No entanto, na metade do século XIX, com o colonialismo, também se constitui, se reproduz e se reforça o racismo, como destaca GONZALEZ, “o racismo se constituía como a “ciência” de superioridade eurocristã (branca e patriarcal), enquanto se estruturava o modelo ariano de explicação.” (2020, p. 117). Isto é, segundo CARNEIRO (2011), com a escravização da população de cor é marcado o legado do racismo científico, que classificou e dividiu a humanidade em raças, definindo-as em posição de hierarquia, a superioridade pertence ao branco enquanto os povos negros recebiam o título racista de raça inferior, devido à sua cor de pele.
Com isso, decorre a estruturação econômica, política, social e cultural, e juntamente os problemas raciais, um cenário vigente que é ignorado e evitado em pautas de discussões e debates políticos sobre o revés racial. NASCIMENTO destaca que, 
Esse tipo de racionalização constitui um modelo da ideologia das classes governantes tentando o impossível: provar a ausência do racismo na sociedade escrava. A maliciosa artificialidade do argumento, apresentando a estratificação social como oposta à racial, não resiste a mais superficial análise, já que era a raça que de fato determinava a posição social. (1978, p. 55)
Nesse contexto, articulou-se a ideologia do mito da democracia racial, uma maneira de mascarar a discriminação e o racismo existente no período colonial opressor. “O racismo é uma realidade violenta. Por séculos, ele tem sido fundamental para o fazer político da Europa, começando com os projetos europeus de escravização e colonização”. (KILOMBA, 2019, p. 71). E atualmente o racismo se reforça das formas mais cruéis e violentas.
Ademais, as circunstâncias da escravidão no Brasil trouxeram consequências aos povos negros, visto o tamanho rigor da violência aos escravizados. A posição da mulher negra não era muito clara quanto às condições de mulher, mas se tratando da questão racial, era evidenciada sua condição de trabalho e enfrentava diversas formas de violência, “violências estas que não atingiam, com tal intensidade e especificidade, nem os homens negros e mulheres brancas (...), tendo em vista a possibilidade do uso de seus corpos (...), para o sexo e para reprodução”. (RAMOS e VAZ, 2021, p. 47).
Essas relações constituídas foram por meio da violência e exploração dos povos negros, que atingiu de maneira cruel as escravizadas negras, configurando-as como objeto sexual, manifestando assim a miscigenação. Os estupros e as violências contra as mulheres africanas eram lascivos, as relações inter-raciais decorreram à medida que os corpos das africanas eram subjugados, violentados e desumanizados, um objeto para o bel-prazer do colonizador.
No entanto, com o fim do tráfico e abolição da escravidão em 13 de maio de 1888, com a Lei Áurea, os povos escravizados foram libertos, mas não foram integrados na sociedade com a chegada da industrialização que ocorreu no país. Portanto, as mulheres negras, sem ter outra opção, se submetiam ao mecanismo de escravidão nos trabalhos domésticos, esse trabalho tão precarizado que ainda é perpetuado até os dias atuais. “Enquanto empregada doméstica, sofre o processo de reforço quanto à internalização da diferença, da subordinação e da ‘inferioridade’ que lhe seriam peculiares.” (GONZALEZ, 2020, p. 50).
Com isto, segundo NASCIMENTO (1978), o povo brasileiro estruturou-se em um mecanismo “patriarcal de família”, um legado deixado pelos portugueses e pago de forma perversa pelos corpos das escravizadas negras, não somente no período da escravidão, mas “ainda atualmente, a mulher negra, devido à sua condição de pobreza, ausência de posição social, e total desamparo, continua a vítima fácil, vulnerável a qualquer agressão sexual do branco.” (NASCIMENTO, 1978, p. 61). Assim, a mulher negra foi subjugada e explorada de várias formas durante a escravidão. O sistema colonial opressor transfigurou a imagem da mulher negra colocando-a em um lugar de subalternização e subserviência, como mula que serve para o trabalho. Além disso, seus corpos foram explorados e violentados à medida que o sistema colonial reproduzia e escancarava o racismo desmoralizante altamente difundido e enraizado no Brasil.

2.1    Força de Trabalho: A imagem de subserviência da mulher negra

Com a chegada dos africanos em terras brasileiras, foram tratados da forma mais cruel e animalesca, vistos como seres irracionais, objetificados, tratados como mercadorias lucrativas para os proprietários. “O sistema escravista definia o povo negro como propriedade, (...) as mulheres eram vistas, não menos do que os homens, como unidades de trabalho lucrativas (...) para os proprietários de escravos, elas poderiam ser desprovidas de gênero”. (DAVIS, 2016, p. 17), ou seja, para o trabalho não tinha distinção entre homem e mulher, para os colonizadores eram vistos como uma raça que servia para o trabalho, a mulher negra era vista para servir, para trabalhar igual a um animal de carga, como “‘mula do mundo’ o centro da opressão”, (COLLINS, 1990, p. 109)
As mulheres negras eram sujeitas ao trabalho pesado, “a mulher negra foi explorada como trabalhadora do campo, em atividades domésticas, como reprodutora e como objeto para o assédio sexual perpetrado pelo homem branco” (HOOKS, 2019, p. 45-46). As escravizadas sofriam com a questão racial muito mais profunda, em um sistema opressor que as colocou numa “encruzilhada interseccional” (RAMOS E VAZ, 2021, p. 43). De fato, a escravidão deixou cicatrizes entranhadas nos corpos das mulheres negras, os impactos são evidenciados até os dias presentes das dores produzidas por este sistema colonial opressor, que as coloca na base da pirâmide social, que sofrem com a desigualdade social e estão no topo de índices de violência, são “objeto de tripla discriminação, uma vez que os estereótipos gerados pelo racismo e pelo sexismo as colocam no nível mais alto de opressão”. (GONZALEZ, 2020, p. 50)
 Com a divisão do trabalho, realizavam as atividades domésticas na casa grande, à disposição da família dos senhores de escravos. Com esse trabalho doméstico, as escravas negras eram conhecidas como mucamas. Essa função “cabia-lhe a tarefa de manter, em todos os níveis, o bom andamento da casa grande: lavar, passar, cozinhar, fiar, tecer, costurar e amamentar as crianças nascidas do ventre ‘livre’ das sinhazinhas.” (GONZALEZ, 2020, p. 46). Além de serem alvo dos abusos sexuais dos senhores brancos, as “escravizadas domésticas eram menos sujeitas às dificuldades que assolavam os trabalhadores do campo, mas eram mais propensas a sofrerem infindáveis crueldades e torturas, porque estavam constantemente na presença de senhoras e senhores exigentes.” (HOOKS, 2019, p. 48).
 À vista disso, “importa caracterizar o racismo como uma construção ideológica cujas práticas se concretizam nos diferentes processos de discriminação racial” (GONZÁLEZ, 2020, p. 47). E essa construção se reverbera de modo vigente, a qual afeta diretamente as mulheres negras com o mecanismo de opressão, como GONZÁLEZ evidencia, “enquanto existe uma divisão racial e sexual do trabalho, a mulher negra é submetida a tríplice discriminação, enquanto raça, classe e sexo, assim como sobre o seu lugar na força de trabalho” (2020, pág. 48).
No século XIX, foi sancionada a Lei n.º 01/1837 e o Decreto n.º 15/1839 que proibia os negros escravizados e as pessoas de cor já libertas de frequentar as escolas públicas, uma lei específica quanto ao direito à educação. Os homens negros e as mulheres negras não tinham acesso à educação, e sem acesso à educação, as condições de trabalho se tornam precárias e o salário irrisório, de modo que o nível de escolaridade se torna incompatível com os cargos ofertados com maiores remunerações. Importante ressaltar que,
em 2018, quase 48% das mulheres negras estavam em ocupações informais, entre as mulheres brancas, esse percentual foi de menos de 35%. A informalidade no mercado de trabalho é geralmente associada ao trabalho precário e à falta de proteção social, que limita o acesso a direitos básicos, como a remuneração pelo salário-mínimo e a aposentadoria. (IBGE, 2019 apud MIR, 2023, p. 10) 
As mulheres negras são majoritariamente a maioria no trabalho informal, no que diz respeito ao trabalho doméstico,
dos quase 6 milhões de trabalhadores domésticos, mais de 67% são mulheres negras que trabalham sem carteira assinada (75,3%) e sem contribuição para a previdência social (64,7%) cujos rendimentos do trabalho as colocam em situação de pobreza (26,2%) ou de extrema pobreza (13,4%). (DIESSE, 2023 apud MIR, 2023, p. 10)
Em relação ao setor de cuidado, de acordo com MDS, (2023 apud MIR, 2023, p. 10-11), “as mulheres negras ocupavam 45% de todos os postos de trabalho em 2019, seguidas por mulheres brancas, 31%, e homens brancos e negros, 24%”. Isto é, com a precarização do trabalho, resulta que a renda é menor e maior a condição de pobreza.
Vale ressaltar que “a mulher negra perdeu muito enquanto operária, apesar de tentar penetrar em outros setores, como a indústria de alimentos ou de roupa, onde viria a ser a grande maioria” (GONZÁLEZ, 2020, pág. 49). Além de surgir oportunidades de prestações de serviços que exigiam nível maior de escolaridade, boa aparência, boa comunicação e educação, essas vagas, “mesmo as mulheres negras com níveis mais altos de escolaridade, o que se observa é que, apesar de sua capacidade, a seleção racial se mantém.” (GONZÁLEZ, 2020, p. 49). Ou seja, a mulher negra fica frente à face real da discriminação racial.
Portanto, mesmo com a abolição da escravidão, a discriminação racial, o racismo e o sexismo ainda assolam a vida das mulheres negras vistas no lugar de subserviência e subalternização, um mecanismo bem articulado que impulsiona um processo de normalização e naturalização, para além da sobrevivência, muitas se sujeitam a trabalhos domésticos que as submetem a trabalhos análogos à escravidão, ademais, ainda enfrentam os abusos e assédios, a violência contra a mulher negra é duplamente maior, pois se tem a vertente da objetificação sexual mais profunda, que está interligada nas memórias do cruel legado da escravidão, dos seus corpos estarem dispostos a servir e para o trabalho.

2.1.1	O Status atual da Mulher Negra na Sociedade Brasileira 

A mulher negra enfrenta de maneira profunda a questão racial no Brasil, que foi construída pela realidade violenta do racismo, cujas práticas se efetivam em uma encruzilhada interseccional, que implicam quanto à raça, gênero e classe e são as principais vítimas que sofrem o processo de “tríplice discriminação”, como reforça GONZÁLEZ (2020). Neste sentido, o racismo é um controle de poder que impulsiona e mantém a supremacia branca em posição de dominação e superioridade no tocante aos povos racializados, “uma vez que os estereótipos gerados pelo racismo e pelo sexismo colocam a mulher negra no nível mais alto de opressão.” (GONZÁLEZ, 2020, p. 50)
Recorda-se que, desde o fim do século XIX, o objetivo estabelecido pela política imigratória foi o desaparecimento negro por meio da política de embranquecimento, ou seja, como “a ideia de eliminação da raça negra não constituía apenas uma teoria abstrata, mas uma calculada estratégia de destruição” (NASCIMENTO, 1978, p.73). E a ideologia do branqueamento ocorre no processo das relações inter-raciais, resultado da violência sexual das mulheres negras, com o mito da democracia racial, uma forma de camuflar o racismo. 
 Neste contexto, a condição da mulher negra no Brasil é marcada por estigmas e estereótipos quanto aos desafios e à desigualdade social, desafios estes que se intensificam, pois a mulher negra é vista no lugar de subalternização, é a maioria nos trabalhos domésticos, na informalidade, além de ter seus corpos hipersexualizados e superexplorados. Em vista disso, evidencia-se que,
talvez se conclua que a mulher negra desempenha um papel altamente negativo na sociedade brasileira dos dias de hoje, dado o tipo de imagem que lhe é atribuído ou dada as formas de superexploração e alienação a que está submetida. (GONZÁLEZ, ,2020, p. 53)
Vale ressaltar, que a ausência da mulher negra no lugar de poder, liderança revela o quanto o racismo e o sexismo é perverso, quanto ao processo de divisão do trabalho decorre da discriminação, naturalizando a invisibilidade nas relações de poder em um  processo de construção que hierarquiza os corpos negros, para determinadas funções é necessário superar essas ausências, o pertencimento é reconhecer sua humanidade, não ser da exceção à regra, como CARNEIRO reforça,“ o negro ‘bem-sucedido’ tornou-se a exceção que confirma a regra da discriminatória: se um consegue, os demais não se esforçaram o suficiente”. (2011, p. 95 e 96). Isto é, a população negra já nasce em um abismo de desvantagem e de exclusão, e essa situação é muito mais intensa para a mulher negra, como CARNEIRO ainda destaca,
para que as mulheres negras alcancem os mesmos padrões salariais das mulheres brancas com quatro a sete anos de estudos, elas precisam de mais anos de instrução, ou seja, de 8 a 11 anos de estudos. Essa é a igualdade de gênero e de raça instituídas no mercado de trabalho e o retorno que as mulheres negras, (...) têm do seu esforço educacional. (2011, p. 94)
Para GONZÁLEZ, “a mulher negra é vista pelo restante da sociedade a partir de dois tipos de qualificação ‘profissional’: doméstica e mulata” (2020, p. 51. A mulata é percebida por meio da hipersexualização dos seus corpos com efeitos alienantes, “enquanto empregada doméstica, ela sofre um processo de reforço quanto à internalização da diferença, da subordinação e da ‘inferioridade’ que lhes seriam peculiares”. (GONZÁLEZ, 2020, p. 50).
Desse modo, “o racismo viola as esferas dos interesses das pessoas negras na política, social e individual que não fazem parte da agenda comum”, (KILOMBA, 2019, p. 75). Em outras palavras, agenda comum faz parte da ideologia do processo de dominação e supremacia branca, a imagem da mulher negra é culturalmente mostrada de forma subjetiva, principalmente através da objetificação e da hipersexualização dos corpos, além de sua definição e de ser percebida como alguém em posição de subserviência, no passado não muito distante era chamada de mucama, hoje, ela é reconhecida como empregada doméstica, sempre pronta a ajudar e servir.


3 CONCLUSÃO

A mulher negra, diante desse cenário, é invisibilizada e sua posição e condição de pobreza, que faz parte da estratégia de mecanismo institucionalizado em virtude da escravidão, cujos povos negros foram negligenciados sem nenhuma reparação à sua dignidade humana após a abolição, além de sua história contada de modo incompleto. 
As mulheres negras sempre lutaram e continuam lutando todos os dias por condições dignas e por emancipação de várias formas, e os movimentos de mulheres negras são lutas vigentes que agem de forma ativa na busca de soluções e estratégias no tocante dos debates de várias vertentes. Mesmo com resultados significativos sobre determinados direitos conquistados, é preciso avançar mais. Buscar por soluções e estratégias para ações afirmativas nas políticas públicas, melhores condições, e os movimentos de mulheres negras no que tange à luta e resistência buscam cada vez mais conquistar espaços de direito, de representatividade e de empoderamento, na qual é necessário unir forças para debater e estabelecer estratégias e soluções que visem à emancipação e que dê acesso à informação à questão racial.
A história da mulher negra no sistema colonial é uma história do passado que a submete a vivenciar impactos profundos de dor, mas também há superações, a exemplo de tantas mulheres negras que nunca desistiram de lutar pelo seu povo, como Jurema Werneck (2017) disse em um dos seus discursos: “nossos passos vêm de longe”. Assim, a mulher negra luta em busca dos direitos que são negados. Apesar de muitas conquistas, a luta pela equidade e justiça continua, e o estudo sobre as condições da vida e da história da mulher negra no período escravocrata não se deve esgotar. Longe de sanar o debate, nesse artigo, é fundamental o acesso à informação para incentivar a luta por direitos, por reparações e igualdade. Dado que o racismo, sexismo e a discriminação racial se perpetuam e reforçam no corpo social do país como o Brasil, em contrapartida, também é necessário reforçar e impulsionar os discursos, debates nas pautas das ações governamentais na luta contra o racismo, sexismo e a discriminação racial em todos os seus vieses, pois é importante seguir em frente, demonstrar resistência e força, e ir além dos caminhos que já foram estabelecidos.

REFERÊNCIAS 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das Letras, 2019
BRASIL. Lei n. 1, de 1837, e o Decreto nº 15, de 1839, sobre Instrução Primária no Rio de Janeiro,1837.
file:///C:/Users/windows/Downloads/chrisramil,+RHE+-+n.+1+documento%20(1).pdf. Acesso em 20 jun. de 2025.
BRASIL. Ministério do Desenvolvimento e Assistência Socil, Família e Combate à Fome. Reconstrução da Proteção Social do Brasil. Brasília: MDS, 2023. 
BRASIL, Ministério da Igualdade Racial. Informe MIR - Monitoramento e avaliação - nº 2 - Edição Mulheres Negras. Brasília-DF - Setembro de 2023. 
Carneiro, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 2011. 
Collins, Patricia Hill. Pensamento Feminista Negro: Conhecimento, Consciência e a Política do Empoderamento. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019
DAVIS, Ângela. Mulheres, Raça e Classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo: Boitempo, 2016.
DIEESE - Departamento Intersindical de Estatística e Estudos Socioeconômicos. Infográfico: Inserção da população negra no mercado de trabalho (Brasil e regiões) - novembro/2023. 
FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Tradução de José Laurênio de Melo. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020
HOOKS, bell. E eu não sou uma mulher? mulheres negras e feminismo. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019
IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Síntese de indicadores sociais: uma análise das condições de vida da população brasileira: 2019. Coordenação de População e Indicadores Sociais. Rio de Janeiro: IBGE, 2019b. 
KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro, processo de um racismo mascarado. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1978.
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro; Edição Graal, 1983
VAZ, Lívia Sant’Anna e RAMOS, Chiara. A Justiça é uma mulher negra; Belo Horizonte MG: Casa do Direito, 2021
WERNECK, Jurema. Nossos passos vêm de longe! Movimentos de mulheres negras e estratégias políticas contra o sexismo e o racismo. Mulheres Negras: um Olhar sobre as Lutas Sociais e as Políticas Públicas no Brasil, 2017. https://criola.org.br/wp-content/uploads/2017/10/livro_mulheresnegras_1_.pdf. Acesso em 24 jun. de 2025.
image1.png
imperialismo, colonialismo
JOINPP 1561/51295 racpismo ¢ guerras:
Jornada oo BN € perspeckitas
Internacional i . emancipaboria

o

pOIititas pablitas Aais?sinvlgo SOCIAL

-NA AMERICA LATINA

PROMOCAO APOID

&M Bummz ) @cweg

AL mpgsmees o W@ memERS o e oty





